**Авраам**

Около четырёх тысяч лет назад в городе Ур вблизи реки Евфрат (на территории со­временного Ирака) родился **Авраам –** чело­век, который дал начало еврейскому народу и еврейской религии. Авраам означает «отец множества народов».

Город Ур был богатый, многолюдный, с роскошными дворцами и величественными храмами. Его жители поклонялись множе­ству разных языческих богов, изготавливали из глины и камня их идолов.

По преданию, отец Авраама занимался из­готовлением идолов и продавал их в своей лавке. Авраам ещё ребёнком начал задумы­ваться об устройстве мира. Он понял: долж­на существовать единая сила, которая созда­ла этот мир и управляет им. Видя, как ве­чером заходит солнце, а с наступлением утра исчезают с небосвода луна и звёзды, он ре­шил: «Господь есть над ними. Ему-то я буду служить и возносить моления свои». Ав­раам, отказавшись от идолов и богов своих соплеменников, начал проповедовать веру в невидимого Единого Бога, Творца земли и неба и Владыку мира.

Аврааму было уже за 70 лет, когда Бог впервые открылся ему и повелел оставить свой дом и отправиться в **Ханаан –** Землю обетованную, то есть обещанную Богом.

Имя Ханаан в древности носила земля на Ближнем Востоке к западу от реки Иордан. В настоящее время территория Ханаана поделена между Израилем, Иор­данией, Ливаном и Сирией.



 Земля Ханаанская сегодня

Между Богом и Авраамом был заключён Союз – Завет. Бог пообещал сделать потом­ков Авраама избранным народом и отдать им землю Ханаанскую. А они должны всег­да следовать наказам Бога. Знаком этого За­вета, своего рода печатью, для мужчин-евреев стало обрезание.

Авраам с женой переправился через реку Евфрат на землю Ханаана. Считается, что так возникло его прозвище – Аврам-хаиври́ – «перешедший». От этого слова про­изошло и слово «еврей», и название еврей­ского народа. «Перешедший» иногда толку­ют как «находящийся по другую сторону от других – языческих – народов», имея в виду отказ Авраама от языческих богов.

Как говорит Тора, Авраам всей своей жиз­нью доказал преданность Богу, беспрекос­ловно выполняя все Его приказания, даже был готов принести Ему в жертву своего любимого сына Исаака.

Путь Авраама был труден. Он воевал, спа­сал свою жизнь и жизнь своих близких. Ве­ра Авраама подвергалась испытаниям. Но Бог снова и снова подтверждал своё обеща­ние отдать его потомству землю Ханаанскую и сделать это потомство бесчисленным.

Авраам был избран, чтобы напомнить лю­дям, что Бог и никто другой является хозя­ином мира. Но поскольку такая задача не под силу одному человеку, Бог сделал Авра­ама родоначальником еврейского народа.

**Патриархи еврейского народа**

Сын Авраама **Исаак** прожил довольно спо­койную жизнь, никогда не покидая земли Ханаанской. От жены, которую звали Ревекка, у него родилось двое сыновей-близнецов – **Исав** и **Иаков**. У Иакова было две жены – Лия и Рахиль, которые родили ему двенадцать сыновей, от них и пошли **двенадцать колен Израилевых,** образовавшие, согласно традиции, еврейский народ. В данном случае слово «колено» озна­чает двенадцать ответвлений рода, двенад­цать родственных племён.

В Торе есть история о том, как Иаков получил новое имя. Однажды ночью Иа­ков повстречался с незнакомцем, кото­рый вступил с ним в борьбу. Не сумев одолеть Иакова, незнакомец признался, что он – ангел, посланец Божий. Ангел благословил Иакова, дав ему имя **Изра­иль**, что означает «боровший­ся с Богом»: «Не Иаков должно быть впредь имя твоё, а Израиль, ибо ты бо­ролся с ангелом и с людьми и одолел». Поэтому и весь еврейский народ – по­томки Иакова – стал называться **сыны Израилевы.**

К сожалению, сыновья Израиля не всегда жили дружно. Тора рассказывает о том, как младший сын Иакова, **Иосиф**, по­ссорился со своими братьями и за это был продан ими в рабство в Египет. Это стало началом одной из самых драматических историй, истории Исхода, но наш разговор о ней впереди.

А Иосиф в Египте, благодаря своим спо­собностям, стал первым сановником при фа­раоне.

Как рассказывает Тора, Иосиф единствен­ный из всех сумел объяснить сны фараона.

Однажды властителю Египта привиделись семь тучных коров, которых съели семь то­щих коров. А потом ему приснились семь налитых зерном колосьев, которые были по­гублены семью пустыми колосьями.

Доставленный ко двору Иосиф, уже успев­ший проявить свою проницательность, ис­толковал сны как предсказание семи лет изобилия, на смену которым придут семь лет неурожая и голода. Он посоветовал фа­раону назначить мудрого управляющего для создания запасов продовольствия, что позво­лит избежать голода в неурожайные годы. Фараону понравилась эта идея, и он не толь­ко поручил самому Иосифу её осуществле­ние, но и назначил его своим наместником, сказав: «Я фараон; без тебя никто не дви­нет ни руки своей, ни ноги своей во всей земле Египетской». Так Иосиф стал самым важным сановником при дворе фараона.

Предсказание Иосифа сбылось, и благода­ря принятым им разумным мерам Египет не просто выжил, но стал прибежищем для лю­дей из других стран, которые тоже страдали от засухи. Именно тогда братья Иосифа, го­нимые голодом, пришли из Ханаана в Еги­пет, чтобы купить зерно.

Иосиф радушно принял своих братьев, не­смотря на то, что когда-то они продали его в рабство. С тех пор и он сам, и его братья значительно поумнели и поняли, что семей­ные узы куда важнее любых ссор.

А вскоре весь род Израиля, состоявший тогда из 70 человек, перебрался в Египет.

Фараон предоставил им для проживания плодородный округ Гошен. Там были хоро­шие пастбища, и долгие годы евреи жили там спокойно, пасли свой скот и пользова­лись уважением соседей. Как написано в То­ре, «жили в стране Египетской, в стране Го­шен (Гесем), и стали в ней оседлыми, и расплоди­лись, и очень умножились».

**Моисей. Исход из Египта**

Прошли годы, в Египте начал править но­вый фараон, который уже не помнил заслуг Иосифа. Египет был рабовладельческой стра­ной, и, для того чтобы строить новые горо­да, возводить пирамиды, возделывать землю, фараону требовались всё новые и новые ра­бы. И он сделал рабами евреев, живших в земле Гошен.

Опасаясь восстания рабов, фараон прика­зал топить в Ниле всех новорождённых ев­рейских мальчиков. Вот в эти страшные для сынов Израилевых дни и появился на свет **Моисей –** величайший пророк, вождь и за­конодатель еврейского народа.

Моисей избежал гибели, потому что мать оставила младенца в зарослях тростника на берегу Нила. Там его нашла дочь фараона, пожалела, взяла к себе и дала имя Моше – «взятый из воды». Спасённый еврейский мальчик рос во дворце, окружённый роско­шью. Но, повзрослев, он решил узнать, как живут его соплеменники. Увиденное – из­нурительный рабский труд, жестокие изде­вательства надсмотрщиков – потрясло его до глубины души. А однажды, когда над­смотрщик при нём избил раба-еврея, Моисей не сдержался и в гневе убил египтянина.



Синайская пустыня

Спасаясь от гнева фараона, Моисей бежал из Египта в Синайскую пустыню, где сде­лался пастухом.

Может показаться удивительным, как про­стой пастух стал вождём целого народа, но Моисей увидел в горах Синая чудо, полно­стью преобразившее его жизнь. Тора расска­зывает, как из **Неопалимой купины –** ку­ста ежевики, который горел, но не сго­рал, – к нему обратился Бог его предков: Авраама, Исаака и Иакова.

Бог сказал: «Я – Сущий, который пре­бывает вечно!» – и повелел отправиться в Египет и спасти сынов Израилевых от раб­ства. С этого момента жизнь Моисея была посвящена одной великой цели – вернуть свой народ в Землю обетованную.

Бог наделил Моисея чудотворной силой и дал ему в помощники старшего брата **Аарона.** Они предстали перед фараоном и потребовали именем Бога отпустить евреев. Но фараон не только отказал им, но ещё больше поработил сынов Израилевых.

И тогда, чтобы убедить фараона, Бог обру­шил на Египет череду бедствий – **десять казней египетских,** последней и самой страш­ной из которых стала смерть первенцев.

Самих евреев эти бедствия не коснулись. В Торе рассказывается, что Бог обратился через Моисея к фараону с такими словами: «Отличу в тот день страну Гошен, в которой живёт мой народ... дабы знал ты, что я –



*Дж. Тиссо.* Казнь саранчой

Бог, владыка земли, и создал я рубеж меж­ду народом моим и твоим народом».

А в ночь гибели первенцев Моисей велел евреям пометить косяки дверей кровью яг­нёнка, чтобы Бог отличил их дома от домов египтян.

В ту же ночь фараон призвал Моисея и Аарона и объявил им, что отпускает евреев.



Путь Моисея из Египта в Ханаан

С тех пор евреи каждый год отмечают праздник **Песах.** Название праздника происходит от слова «пасах» – «мино­вал, прошёл мимо», поскольку Бог не тронул дома евреев во время казней египетских.

Фараон быстро раскаялся в своём реше­нии, бросился с войском в погоню и настиг евреев на берегу моря. Но Моисей простёр руку, и море расступилось, пропуская евре­ев, а потом вновь сомкнулось, потопив вой­ско фараона.

Так сыны Израилевы покинули страну рабства. **Исход из Египта –** важнейшее со­бытие в еврейской истории. Это история пре­вращения рабов в свободных людей, это начало пути домой, на котором двенадцать колен стали единым народом, живущим по заповедям Бога.

Покинув Египет, евреи ещё очень нескоро вернулись в Землю обетованную. Им пред­стояло **сорок лет** бродить по пустыне и возоб­новить свой Завет с Богом.

Моисею было важно, чтобы его соплемен­ники перестали чувствовать себя рабами, чтобы выросло новое поколение свободных людей. Конечно, сыны Израилевы должны были помнить, что когда-то были рабами. Об этом напоминает и еврейский закон: «Пришельца не обижай: вы знаете душу пришельца, потому что сами были пришель­цами в земле Египетской». Но дух рабства должен был выйти из людей. Странствия ев­реев по пустыне – это время воспитания свободного народа.

Путь евреев по пустыне сопровождался как трудностями, так и чудесами, напри­мер появлением **манны небесной.**

Как рассказывает Тора, когда у евреев кончился весь хлеб, взятый из Египта, Бог послал им хлеб с неба – манну, похожую на маленькие белые крупинки. Когда люди увидели его в первый раз, они спрашивали: «Ман-ху? (Что это?)», и Моисей ответил: «Это хлеб, который Бог дал вам в пищу».



*Гора Синай*

И евреи назвали этот хлеб манною. Отсюда пошло выражение «ждать как манну небесную», то есть ожидать с нетерпением чего-то остро необходимого. И кстати, изготовляемая из пшеницы мелкая крупа, из которой получается всем известная манная каша, называется манной крупой или манкой, потому что внешне похожа на тот легендарный хлеб с неба.

Во время пути евреев через пустыню был возобновлён их Завет с Богом. Около **горы Синай** Моисей повелел устроить лагерь. На третий день гора окуталась дымом, задрожа­ла земля, загремел гром, засверкали молнии. В виде огненного столпа на неё сошёл Бог. Он обратился ко всему народу и провозгла­сил **десять заповедей –** десять главных за­конов, ставших основой Завета между Богом и еврейским народом.

Заповеди требовали почитать лишь одного Бога – Единого Творца, выведшего народ из египетского рабства, они запрещали по­клоняться другим богам и делать какие-либо изображения Творца. Отсюда и выраже­ние – «не сотвори себе кумира». Также не следовало произносить имя Бога напрасно. Заповеди велели соблюдать субботу – день отдыха и молитвы, посвящённый Богу.

Отдельная заповедь говорила о необходи­мости уважать своих родителей – «чти от­ца и мать твою».

Заповеди запрещали убийство, воровство, измену, лжесвидетельство и говорили о том, что не следует желать ничего чужого.

Моисей поднялся на гору, где получил от Бога подробный свод законов. Он записал всё сказанное ему Богом и прочитал народу. Потрясённый народ ответил: «Всё, что ска­зал Бог, сделаем и будем послушны». Так был заключён Завет между Богом и еврей­ским народом.

Десять заповедей были начертаны на ка­менных плитах – **скрижалях,** как свиде­тельство Завета.

В рассказе Торы Моисей – единственный Посредник между Богом и народом. Лишь Десять заповедей Бог провозгласил всенародно, все остальные законы получил Моисей, записал и пересказал народу. Поэтому ев­рейский религиозный закон ещё называют **Моисеевым Законом,** а иногда представите­ли других религий так называли и саму иудейскую веру.

После сорока лет блужданий по пустыне Моисей привёл евреев к границам Земли обетованной. Потомки бывших невольников стали свободными людьми, носителями веры в Единого Бога. В конце жизни Моисей дал народу полный свод законов, по которым ев­реи должны были жить на вновь обретённой родине.

**Скиния и Храм. Царь Соломон**

Ещё при жизни Моисея и по его указа­нию евреи построили для Скрижалей Завета походный храм – **Скинию** (в переводе с гре­ческого – шатёр). Сами евреи называли своё святилище мишкан, что означает «ме­стопребывание» – место хранения великой святыни и вместе с тем место Божественно­го присутствия среди народа Израилева.



*Скиния. Реконструкция*

Скиния была святилищем, где евреи во главе со священнослужителями-жрецами по­клонялись Богу.

**Первосвященником** Моисей сделал своего брата Аарона, а его сыновей – священника­ми, и с тех пор все потомки Аарона ста­новились **жрецами.** Первосвященник носил особый наряд с нагрудником, украшенным двенадцатью разными драгоценными камня­ми – символами двенадцати колен Израи­левых. Жрецы совершали от имени народа жертвоприношения Богу и возносили ему молитвы.

Скиния представляла собой шатёр из ко­жи, внутри она делилась занавесью на две неравные части. Меньшее помещение в глу­бине называлось Святая святых, там в **Ков­чеге Завета –** большом переносном лар­це – хранились Скрижали.

Ковчег Завета был сделан из дерева и обит внутри и снаружи чистым золотом. По краям крышки помещались херувимы – крылатые небесные стражи.

В большей части Скинии стояли золотой семисвечник – Менора и жертвенник. Пер­восвященник зажигал Менору в сумерках, и семь её огней горели всю ночь.

Скиния была устроена так, что её можно было легко разобрать и носить с собой, и у Ковчега на углах были кольца… 

*1. – Ковчег Завета. Реконструкция;*

*2. – Внесение Ковчега Завета в Иерусалимский Храм. Средневековая миниатюра*

…в которые вставлялись шесты, чтобы можно было переносить его с места на место.

Когда Земля обетованная была отвоёвана у врагов, евреи разделили её между двенад­цатью коленами и начали жить под управ­лением уважаемых вождей – Судей. Со вре­менем двенадцать колен стали единым госу­дарством – **Царством Израиля,** величайшими Царями которого были Давид и Соломон.

**Давид** (2-й царь Израиля. Первым царем был Саул)сделал столицей царства Иеруса­лим. Он перенёс в крепость новой столицы Ковчег Завета, превратив таким образом Иерусалим в священный город. А его сын **Соломон** (3-й царь Израиля)выстроил величественный **Храм,** заменивший Скинию.

И в иудейской, и в христианской, и в ис­ламской традиции царь Соломон считает­ся олицетворением мудрости и знания. Священная история рассказывает, как во сне Соломону явился Бог и пообещал даровать ему всё, что он попросит. Со­ломон не стал просить себе долгих лет жизни, богатства или славы. Он попросил только мудрости и умения различать добро и зло. И Бог сделал его мудрейшим из людей. А благодаря мудрости Соломон получил и богатство, и славу.

Иерусалимский Храм был устроен по по­добию Скинии, но построен из камня и де­рева. В нём были просторные залы и обшир­ный внутренний двор. Изнутри Храм был обшит кедром и украшен золотом. Интерес­но, что железные инструменты при строи­тельстве не использовались, так как железо символизировало войну, а Храм должен был стать обителью Бога, желающего, чтобы все люди жили в мире.

Строительство Храма шло семь лет, и день, когда Храм был освящён, стал настоящим праздником. С того дня верующие израиль­тяне стекались в него со всех концов стра­ны, чтобы в этом величественном и святом месте поклониться Единому Богу.

Согласно Библии, Соломон имел семьсот жен и триста наложниц (3 Цар. 11:3), среди которых были и чужестранки. Одна из них, ставшая к тому времени его любимой женой и имевшая на царя большое влияние, убедила Соломона построить языческий жертвенник и поклоняться божествам её родной земли. За это Бог прогневался на него и пообещал множество лишений народу Израиля, но *после* окончания царствования Соломона (так как Давиду было обещано благоденствие страны и при его сыне).

**Разрушение Храма**

После смерти мудрого царя Соломона еди­ное Израильское царство разделилось на два. Десять взбунтовавшихся колен образовали Северное царство, сохранившее название **Из­раильского,** а два – Южное, названное **Иудейским,** со столицей в Иерусалиме.

Два враждующих царства были слабее, чем единое государство. Прошли годы, и Из­раильское царство захватил могучий враг – Ассирийская империя. Ассирийцы жестоко обращались с побеждёнными, десять колен Израилевых были высланы со своей земли, и их след затерялся в истории.

Время шло, на Востоке одна грозная им­перия сменяла другую. Вслед за Северным царством пала Иудея. Войска царя Вавилонии Навуходоно́сора взяли штурмом Иерусалим. Город был предан огню, Храм разграблен и разрушен, а почти всё население угнано в плен.

Прошло несколько десятилетий, и армии Персидского царя Кира разбили вавилонское войско. Новый завоеватель позволил евреям вернуться на родину.

Главным своим делом вернувшиеся в Иудею евреи считали восстановление Храма. Они ютились в бедных хижинах, работали днём и ночью, и вскоре святилище восстало из пепла. По сравнению с постройкой Соло­мона новый Храм был скромен, но люди, как и прежде, собирались на богослужения, жрецы приносили жертвы Единому Богу.

*Ниже – Второй Иерусалимский Храм (реконструкция)*

**Века рассеяния**

Из вавилонского плена в Иудею вернулись многие евреи, но некоторые, прожив полве­ка в Вавилоне, решили остаться и долгие го­ды существовали – порой благополучно, по­рой не слишком – на землях, переходивших из рук одних властителей в руки других.

Со временем довольно много евреев посе­лилось на берегу Средиземного моря в горо­де Александрии, еврейские общины возника­ли в греческих городах-колониях вплоть до северного побережья Чёрного моря.

(Из учебника «Основы иудейской культуры».)